La Mére du Sauveur
: ie intéi
Par (Réginald Fr.) Garrigou-Lagrange

- Marie, Mére de tous les hommes.

a médiation universell notre vie intérieure

...............................

CHAPITRE PREMIER haut
- La Mére du Rédempteur et de tous les hommes

Ces deux titres sont évidemment, intimement connexes, le second dérive du premier. .Il importe de les
considérer I'un aprés l'autre.

Article | - LA MERE DU SAUVEUR ASSOCIEE A SON (EUVRE REDEMPTRICE

L'Eglise appelle Marie non seulement Mére de Dieu, mais aussi Mére du Sauveur. Dans les litanies de
Lorette, par exemple, apres les invocations Sancta Dei Genitrix et Mater Creatoris, on lit Mater Salvatoris,

ora pro nobis.

Il n'y a pas la, comme quelques-uns ont pu le pen-ser[243], nous le verrons mieux plus loin, une dualité
qui diminuerait I'unité de la Mariologie dominée par deux principes distincts : « Mére de Dieu » et «
Mére du Sau-veur, associée a son ceuvre rédemptrice », L'unité de la Mariologie est maintenue, parce
que Marie est « Mére de Dieu Rédempteur ou Sauveur ». De méme les deux mystéres de I'lncarnation
et de la Rédemption ne constituent pas une dualité qui diminuerait I'unité du traité du Christ ou de la
christologie, car il s'agit de « I'Incarna-tion rédemptrice »; le motif de I'lncarnation est suffisam-ment
indiqué dans le Credo ou il est dit du Fils de Dieu qu'il est descendu du ciel pour notre salut : « Qui
propter nos homines et propter nostram salutem descendit de ccelis » (Symbole de Nicée-

Constantinople).

Voyons comment Marie est devenue Mére du Sauveur par son consentement, et ensuite comment, en
cette qua-lité de Mére du Sauveur, elle doit étre associée a son ceuvre rédemptrice.-

ARI NUE M UVEUR PAR SON CONSENTEMENT

Au jour de I'Annonciation la Sainte Vierge a donné son consentement a [I'Incarnation rédemptrice,
lorsque I'archange Gabriel (Luc, |, 31) lui dit : « Voici que vous concevrez en votre sein et que vous
enfanterez un fils et vous lui donnerez le nom de Jésus », qui veut dire sau-veur.



Marie n'ignorait certes pas les prophéties messianiques, notamment celles d'lsaie, qui annoncaient
nettement les souffrances rédemptrices du Sauveur promis. En disant son fiat, le jour de I'Annonciation,
elle a généreusement accepté d'avance toutes les douleurs qu'entraineraient pour son Fils et pour elle
I'ceuvre de la rédemption.

Elle les a connues plus explicitement quelques jours plus tard, lorsque le saint vieillard Siméon a dit (Luc,
Il 30) : « Maintenant, & Maitre, vous laissez partir votre serviteur en paix selon votre parole, puisque mes
yeux ont vu votre salut, que vous avez préparé a la face de tous les peuples. » Elle a saisi plus
profondément encore quelle part elle devait avoir aux souffrances rédemptrices, lorsque le saint vieillard
ajouta pour elle : « Cet Enfant est au monde pour la chute et la résurrection d'un grand nombre en Israél
et pour étre un signe en butte a la con-tradiction; - vous-méme, un glaive transpercera votre ame. » ||
est dit un peu plus loin en saint Luc (I, 51) que « Marie conservait toutes ces choses en son cceur » le

plan divin s'éclairait de mieux en mieux pour sa foi contemplative, qui devenait par les illuminations du
don d'intelligence de plus en plus pénétrante.

Marie est donc devenue volontairement la Mére du Ré-dempteur comme tel; et de mieux en mieux elle
saisit que le Fils de Dieu s'était fait homme pour notre salut comme le dira le Credo. Dés lors, elle s'unit
a lui, comme seule une Meére et une Mére trés sainte le peut, dans une parfaite conformité de volonté
et d'amour pour Dieu et pour les ames. C'est la forme spéciale que prend pour elle le précepte supréme
-« Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton ame, de toutes tes forces, de tout ton

esprit, et ton prochain comme toi-méme » (Dent,, VI, 5; Luc, X, 27). Rien de plus simple, de plus profond
et de plus grand.

La Tradition I'a bien compris, puisqu'elle n'a cessé de dire : comme Eve a été unie au premier homme
dans I'ceu-vre de perdition, Marie doit étre unie au Rédempteur dans |'ceuvre de réparation.

Meére du Sauveur, elle saisit de plus en plus comment il doit accomplir son ceuvre rédemptrice. Il lui suffit
de se rappeler les prophéties messianiques bien connues de tous. Isaie (LIll, 1-12) a annoncé les
humiliations et les souffrances du Messie, il a dit qu'il les endurerait pour expier nos fautes, lui qui serait
linnocence méme, et que, par sa mort généreusement offerte, il acquerrait des multitudes(244].

David dans le psaume XXII (XXI) : « Mon Dieu, mon Diev, pourquoi m'avez-vous, abandonné ? » a décrit
la priére supréme du Juste par excellence, son cri d'an-goisse dans I'accablement, et en méme temps s3

con-fiance en Yahweh, son appel supréme, son apostolat et ses effets en Israél et parmi les nations[245].
Marie connait évidemment ce psaume et I'a médité en son cceur.

Daniel (VII, 13-14) a décrit aussi le régne du Fils de I'homme, le pouvoir qui lui sera donné : « Il lui fut
donné domination et gloire et régne, et tous les peuples, nations et langues le servirent. Sa domination
est une domina-tion éternelle, qui ne passera point, et son régne ne sera jamais détruit. »

Toute la Tradition a vu dans ce Fils de I'nomme, comme dans 'homme de douleur d'lsaie, le Messie
pro-mis comme Rédempteur,

Marie, qui n'ignorait pas ces promesses, est donc deve-nue par son consentement au jour de
I'Annonciation, Mére du Rédempteur comme tel. De ce consentement : fiat mihi secundum verbum
tuum, dépend tout ce qui suit dans la vie de la Sainte Vierge, comme toute la vie de Jésus depend du
consentement qu'il a donné « en entrant en ce monde » lorsqu'il a dit : « Vous n'avez voulu ni sacrifice,

ni oblation, mais vous m'avez formé un corps... Me voici, je viens, 6 Dieu, pour faire votre vo-lonté »
(Hébr., X, 6, 7).



Aussi les Péres ont-ils dit que notre salut dépendait du consentement de Marie, qui a conqu son Fils par
I'esprit, avant de le concevoir corporellement[246].

Quelques-uns pourraient objecter qu'un décret divin, comme celui de l'ncarnation, ne peut pas
dépendre du libre consentement d'une créature, qui pourrait ne pas le donner.

La théologie répond : selon le dogme de la Providence, Dieu a efficacement voulu et infailliblement
prévu tout le bien qui arrivera de fait dans la suite des temps. Il a donc efficacement voulu et
infailliblement prévu le consente-ment de Marie, condition de la réalisation du mystére de I'lncarnation.
De toute éternité Dieu qui opére tout « avec force et suavité », a décidé d'accorder a Marie une grace
efficace qui lui fera donner ce consentement libre, salu-taire et méritoire. Comme il fait fleurir les arbres,
Dieu fait fleurir aussi notre libre volonté en lui faisant produire ses actes bons; loin de la violenter en
cela, il I'actualise et produit en elle et avec elle le mode libre de nos actes, qui est encore de I'étre. C'est
le secret du Dieu tout-puissant. Comme par 'opération du Saint-Esprit Marie a congu le Sauveur sans
perdre la virginité, de méme par la motion de la grace efficace elle a dit infailliblement son fiat sans que
sa liberté soit en rien lésée, diminuée; bien au contraire, par ce contact virginal de la motion divine et de
la liberté de Marie, celle-ci fleurit trés spontanément en ce libre consentement donné au nom dé

I'humanité.
Ce fiat était tout entier de Dieu comme de la cause premiére et tout entier de Marie comme de la cause
se-conde. Ainsi une fleur ou un fruit sont tout entiers de Dieu, comme de I'auteur de la nature, et tout

entiers de I'arbre qui les porte, comme de la cause seconde.

En ce consentement de Marie, nous voyons un parfait exemple de ce que dit saint Thomas (la, g. 19, a.
8) : « Comme la volonté de Dieu est souverainement efficace, il suit non seulement que ce que Dieu veut
(efficacement) se réalise, mais que cela se réalise comme il le veut, etil veut que certaines choses arrivent
nécessairement et que d'autres arrivent librement. » - (Ibid., ad 2) : « De ce que rien ne résiste a la volonte
efficace de Dieu, il suit que non seulement ce qu'il veut se réalise, mais que cela se réalise soit
nécessairement, soit librement, comme il le veut. »

Marie par son fiat le jour de I'Annonciation est donc volontairement devenue la Mére du Rédempteur
comme tel.
Toute la Tradition le reconnait en I'appelant la Nou-velle Eve. Elle ne peut I'étre effectivement que si, par

son consentement, elle est devenue Mére du Sauveur pour I'ceuvre rédemptrice, comme Eve, en
consentant 3 la ten-tation, porta le premier homme au péché qui lui fit per-dre et pour lui et pour nous

la justice originelle.

Des protestants ont objecté : les ascendants de la Sainte Vierge peuvent a ce compte étre appelés pére
ou mére du Rédempteur ét étre dits « associés a son ceuvre ré-demptrice ». - |l est facile de répondre
que seule Marie a été éclairée pour consentir a devenir Mére du Sauveur et associée a son ceuvre de
salut; car ses ascendants ne savaient pas que le Messie naitrait de leur propre famille.

Sainte Anne ne pouvait prévoir que son enfant devien-drait un jour la Mére du Sauveur promis.




D'aprés ce que les Péres de I'Eglise nous ont transmis sur Marie, nouvelle Eve, que beaucoup d'entre euy
ont vue annoncée dans les paroles divines de la Genése (lll, 15) : « La posteérité de la femme écrasera la
téte du ser-pent », c'est une doctrine commune et certaine dans I'E-glise et méme proche de la foi que
la Sainte Vierge, Mére du Rédempteur, lui est associée dans ['ceuvre rédemp-trice comme cause
secondaire et subordonnée, ainsi qu'Eve fut associée a Adam dans I'ceuvre déperdition[247].

Déja, en effet, au II° siécle cette doctrine de Marie, nou-velle Eve, est universellement reque, et les Péres
qui I'ex-posent ne la donnent pas comme une spéculation person-nelle, mais comme la doctrine
traditionnelle de I'Eglise qui s'appuie sur les paroles de saint Paul, ou le Christ est appelé nouvel Adam,
et opposé au premier, comme la cause du salut a celle de la chute (I Cor, XV, 45 sq.; Rom., V, 12 sq. |
Cor., XV, 20-23). Les Péres rapprochent de ces paroles de saint Paul le récit de la chute, la promesse de
la rédemption, de la victoire sur le démon (Genése, lIl, 15) et le récit de I'Annonciation (Luc, |, 26-38), ou
il est parlé du consentement de Marie a la réalisation du mysteére de |'Incarnation rédemptrice. On peut
donc et méme on doit voir dans cette doctrine de Marie, nouvelle Eve, associée. a I'ceuvre rédemptrice
de son Fils une tradition divino-apostolique[248].

Les Péres qui I'exposent plus explicitement sont saint Justin[249], saint Irénée[250], Tertullien[251], saint
Cyprien[252], Origene[253], saint Cyrille de Jérusalem[254], saint Ephrem([255], saint Epiphane[256), saint
Jean Chysostome[257], saint Proclus[258], saint Jérome[259], saint Ambroise[260], saint Augustin[261],
Basile de Sél.[262], saint Germain de Constantinople[263]), saint Jean Damas-céne[264], saint
Anselme[265], saint Bernard[266]. Ensuite tous les docteurs du moyen age et les théologiens moder-nes
parlent de méme[267].

En quel sens selon la Tradition, Marie, nouvelle Eve, a-t-elle été associée sur terre a |'ceuvre rédemptrice
de son Fils ?

Ce n'est pas seulement pour I'avoir physiquement congu, enfanté et nourri, mais moralement par ses
actes libres, salutaires et méritoires.

Comme Eve a moralement coopéré a la chute en cédant a la tentation du démon, par un acte de
desobéissance et en portant Adam au péché, par opposition Marie, nouvelle Eve, selon le plan divin, a
moralement coopéré a notre rédemption, en croyant aux paroles de I'archange Gabriel, en consentant
librement au mysteére de I'Incarnation rédemptrice et a tout ce qu'il entrainerait de souffrances pour son
Fils et pour elle.

Marie n'est certes pas la cause principale et perfective de la rédemption; elle ne pouvait nous racheter
de condigno, en justice, car il fallait pour cela un acte théandri-que de valeur intrinséquement infinie,
qui ne pouvait appartenir qu'a une personne divine incarnée. Mais Marie est réellement cause
secondaire, subordonnée au Christ et dispositive de notre rédemption. Elle est méme dite «
subordonnée au Christ », non seulement en ce sens qu'elle lui est inférieure, mais parce qu'elle concourt
a notre salut par une grace qui provient des mérites du Christ, et donc elle agit en lui, avec lui et par lui,
in ipso, cum ipso et per ipsum. Il ne faut en effet jamais perdre de vue que le Christ est le médiateur
universel su-préme, que Marie a été rachetée par ses mérites selon une rédemption, non pas libératrice,
mais préservatrice, puisqu'elle a été par les mérites futurs du Sauveur de tous les hommes, préservée du
péché originel et ensuite de toute faute. De méme elle ne concourt a notre rédemp-tion que par lui,
C'est en ce sens qu'elle en est, cause se-condaire, subordonnée, et non pas perfective, mais dis-positive,
car elle nous dispose a recevoir l'influence de son Fils qui, étant |'auteur de notre salut, doit achever en
nous la rédemption.



Marie est donc associée a I'ceuvre de son Fils, non pas comme l'ont été les Apotres, mais en sa qualité

de Mére du Rédempteur comme tel, aprés avoir donné son consentement au mystére de I'lncarnation

rédemptrice et a tout ce qu'il comporterait de souffrances; elle lui est dés lors associée de la maniére la

plus intime, comme seule une Mére sainte peut I'étre en, la profondeur de son cceur et de son dme
surnaturalisée par la plénitude de grace. C'est ce qu'affirme en termes trés exacts saint Albert le Grand
dans une formule que nous avons déja citée : « Beata Virgo Maria non est assumpta in ministerium a
Domino, sed in consortium et in adjutorium, secundum illud : Faciamus ei adjutorium simile. sibi »
(Mariale, q.42).

On voit ainsi que l'unité de la Mariologie n'est pas di-minuée comme si elle était dominée par deux
principes (Mére de Dieu et Corédemptrice) et non par un seul. Le principe qui la domine est celui-ci :
Marie est Mére du Dieu Rédempteur et par |a méme associée a son ceuvre. De méme les deux mysteres
de I'Incarnation et de la Ré-demption ne constituent pas une dualité qui diminuerait I'unité de la
Christologie, car ils s'unissent dans I'lncar-nation rédemptrice; leur union est exprimée dans le Credo lui-
méme en ces termes : « Filius Dei qui propter nos homines et propter nostram salutem descendit de
caelis, et incarnatus est » (Symbole de Nicée-Constantinople).

De plus comme en Jésus-Christ la Filiation divine na-turelle ou la grace d'union hypostatique est
supérieure a la plénitude de grace habituelle et a notre rédemption, de méme en Marie la maternité
divine reste supérieure a la plénitude de grace qui déborde sur nous, comme il a été montré au chapitre
premier de cet ouvrage. L'unité du savoir théologique contribue a sa certitude, ce savoir ne peut étre
dominé par des premiers principes coordonnés, mais par des principes subordonnés. Il en est ainsi de
chacun de ses traités, qui se subordonnent eux-mémes dans I'ensemble a une veérité supréme.

...........................................

DEUXIEME PARTIE - MARIE, MERE DE TOUS LES HOMMES. SA MEDIATION UNIVERSELLE ET NOTRE VIE

INTERIEURE
Article Il - UFFRANCES DE MARIE COREDEMPTRI

COMMENT A-T-ELLE SATISFAIT POUR NOUS ?

La satisfaction a pour but de réparer I'offense faite a Dieu par le péché et de nous le rendre favorable.
Or I'offense qui provient du péché mortel, par lequel la créature raisonnable se détourne de Dieu et lui
préfére un bien créé, a une gravité infinie. L'offense en effet est d'autant plus grave que la dignité de la
personne offensée est plus élevée, et le péché mortel, en nous détournant de Dieu notre fin derniére,
dénie pratiquement a Dieu la dignité infinie de souverain bien et détruit son régne en nous.

Il suit de 1a que seul le Verbe fait chair a pu offrir a Dieu une satisfaction parfaite ou adéquate pour
I'offense qui provient du péché mortel(329). Pour étre une satisfaction parfaite, il fallait que I'amour et



I'oblation du Sauveur plussent & Dieu autant ou plus que ne lui déplai-sent tous les péchés réunis,
comme le dit saint Tho-mas(330). Il en était ainsi de tout acte de charité du Christ, car il puisait en I3
personne divine du Verbe une valeur infinie pour satisfaire comme pour mériter. L'ceuvre méritoire
devient satisfactoire ou réparatrice et expia-trice, lorsqu'elle a quelque chose d'afflictif ou de péni-ble,
et Jésus, en offrant sa vie au milieu des plus grandes souffrances physiques et morales, a offert dés lors
3 son Pére une satisfaction d'une valeur infinie et surabon-dante. Lui seul pouvait ainsi satisfaire
pleinement en stricte justice, car la valeur dela satisfaction comme celle du mérite provient de

I'excellence de la personne qui, en Jésus, a une dignité infinie.

Mais a la satisfaction parfaite du Sauveur a pu s'ajouter une satisfaction de convenance, comme a son
mérite s'est ajouté un mérite de convenance. Il faut y insister pour mieux voir ensuite quelle a été |a

profondeur et I'étendue des souffrances de la Sainte Vierge.

MARIE A OFFERT POUR NOUS UNE SATISFACTION DE CONVENANCE DE LA PLUS GRANDE VALEUR APRES CELLE DE SON FILS

Le mérite devient le fondement de la satisfaction, lors-que I'ceuvre méritoire prend un caractére afflictif,
Aussi d'aprés les principes exposés a |'article précédent, les théologiens enseignent communément cette
proposition : Beata Maria Virgo satisfecit de congruo ubi Christus de condigno, Marie a offert pour nous
une satisfaction de convenance pendant que Jésus-Christ satisfaisait pour nous en stricte justice.

En sa qualité de Mére de Dieu rédempteur, elle lui a été en effet unie par une parfaite conformité de
volonté, par I'humilité, la pauvreté, les souffrances, les larmes, au Calvaire surtout; en ce sens elle a
satisfait avec lui, et cette satisfaction de convenance tire sa trés grande valeur de son éminente dignité
de Mére de Dieu, de la perfection de sa charité, du fait qu'elle n'avait rien, a expier pour elle-méme et

de l'intensité de ses souffran-ces.

C'est ce qu'exposent les Péres lorsqu'ils parlent de « Marie debout au pied de la croix » comme I'affirme
saint Jean (XIX, 25); ils rappellent les paroles du vieillard Siméon : « Un glaive transpercera votre ame. »
(Lug; I, 35), et ils nous montrent que Marie a souffert dans la mesure de son amour pour son Fils crucifié
a cause de nos péchés, a proportion aussi de la cruauté des bourreaux et de I'atrocité du supplice infligé

a celui qui était I'innocence méme[331].

La liturgie depuis fort longtemps dit aussi que Marie, par le martyre du cceur le plus douloureux, a mérité
le titre de Reine des martyrs; c'est ce que rappellent les fétes de la Compassion de la Sainte Vierge, de
Notre--Dame des Sept-Douleurs et le Stabat.

Léon XIlIl résume cette doctrine en disant qu'elle a été associée au Christ dans I'ceuvre douloureuse de
la ré-demption du genre humain(332].

Pie X I'appelle « la réparatrice du monde déchu »[333] et montre comment elle a été unie au sacerdoce
de son Fils : « Non seulement parce qu'elle a consenti & deve-nir la Mére du Fils unique de Dieu pour
rendre possible un sacrifice destiné au salut des hommes; mais la gloire de Marie consiste aussi en ce
qu'elle a accepté la mis-sion de protéger, de nourrir I'Agneau du sacrifice, et, quand le moment en fut
venu, de le conduire a I'autel de l'immolation. De la sorte, la communauté de vie et de souffrances de
Marie et de son Fils ne fut jamais inter-rompue. A elle comme a lui s'appliquérent pareillement les
paroles du prophéte : Ma vie s'est passée en douleurs et mes jours se sont écoulés en gémissements. »

e e s e



Benoit XV enseigne enfin : « En s'unissant a la Pas-sion et a la mort de son Fils, elle a souffert comme A
en mourir... pour apaiser la justice divine; autant qu'elle le pouvait, elle a immolé son Fils, de telle facon
qu'on peut dire qu'avec lui elle a racheté le genre humain(334) » C'est I'équivalent du titre de

corédemptrice[335].

LA PROFONDEUR ET LA FECONDITE DES SOUFFRANCES DE MARIE COREDEMPTRICE

Le caractére de satisfaction ou d'expiation des souf-frances de la Sainte Vierge provient de ce que,
comme Notre-Seigneur et avec lui, elle a souffert du péché ou de I'offense faite a Dieu. Or elle en a
souffert dans la mesure de son amour pour Dieu offensé, de son amour pour son Fils crucifié a cause de
nos fautes, et de son amour pour nos dmes que le péché ravage et fait mourir. Cette me-sure fut donc
celle de la plénitude de gréce et de cha-rité, qui dés l'instant de sa conception immaculée dépas-sait |a
grace finale de tous les saints réunis, et qui depuis lors n'avait cessé de grandir. Déja, par les actes les
plus faciles, Marie méritait plus que les martyrs dans leurs tourments, parce qu'elle y mettait plus
d'amour ; quel ne fut pas des lors le prix de ses souffrances au pied de la croix, étant donnée la
connaissance qu'elle y recevait du mystére de la Rédemption !

Dans la lumiére surnaturelle qui éclairait son intelli-gence, Marie voyait que toutes les dmes sont
appelées a chanter la gloire de Dieu, incomparablement mieux que les étoiles du ciel. Chaque ame
devrait étre comme un rayon de la divinité, rayon spirituel plein de pensée et d'amour, puisque notre
intelligence est faite pour con-naitre Dieu et notre cceur pour I'aimer. Or, tandis que les astres suivent
réguliérement leur voie fixée par la Pro-vidence et racontent la gloire du Créateur, des milliers d'ames,
dont chacune vaut un monde, se détournent, de Dieu. A la place de ce rayonnement divin, de cette
gloire extérieure du Trés-Haut ou de son régne, on trouve en des coeurs innombrables les trois plaies
appelées par saint Jean la concupiscence de la chair, comme s'il n'y avait d'autre amour désirable que
I'amour charnel, la concupiscence des yeux, comme s'il n'y avait d'autre gloire que celle de la fortune et
des honneurs, I'orgueil de la vie, comme si Dieu n'existait pas, comme s'il n'é-tait ni notre Créateur et
maitre, ni notre fin, comme si nous n‘avions d'autre fin que nous-mémes.

Ce mal, Marie le voyait dans les ames comme nous voyons, nous, des plaies purulentes dans un corps
malade. Or la plénitude de grace, qui n'avait cessé de grandir en elle, avait considérablement augmenté
en Marie sa capacité de souffrir du plus grand des maux, qu'est le péché, puisqu'on en souffre d'autant
plus qu'on aime davantage Dieu que le péché offense et les ames que le péché mortel détourne de leur
fin et rend dignes d'une mort éternelle.

Surtout Marie vit sans illusion possible se préparer et se consommer le plus grand des crimes, le déicide
; elle vit le paroxysme de la haine contre celui qui est |a Lumiére méme et |'Auteur du salut.

Pour saisir un peu ce qu'a été la souffrance de Marie, il faut penser a son amour naturel et surnaturel,
théolo-gal, pour son Fils unique non seulement chéri, mais légitimement adoré, qu'elle aimait beaucoup
plus que sa propre vie, puisqu'il était son Dieu. Elle I'avait mira-culeusement congu, elle 'aimait avec un
coeur de Vierge, le plus pur, le plus tendre, le plus riche de charité qui fut jamais.

Avec cela elle n'ignorait rien des causes du crucifie-ment ; rien des causes humaines : I'acharnement des
Juifs, le peuple élu, son peuple 4 elle; rien des causes supérieures : la rédemption des ames pécheresses.
On entrevoit dés lors de loin la profondeur et I'étendue des souffrances de Marie corédemptrice.



Si Abraham a héroiquement souffert en s'apprétant a immoler son fils, ce ne fut que pendant quelques
heu-res, et un ange descendit du ciel pour empécher Iimmo-lation d'lsaac. Au contraire, depuis le
moment ou le vieil-lard Siméon a prédit a Marie la Passion de son Fils déja clairement annoncée par
Isaie, et sa Passion a elle, elle n'a pas cessé d'offrir celui qui devait étre Prétre et vi-time, et de s'offrir
avec lui. Cette oblation douloureuse dura non seulement quelques heures, mais des années, et, si un
ange descendit du ciel pour arréter l'immolation d'Isaac, nul ne descendit pour empécher celle de Jésus.

Bossuet, dans son sermon sur la Compassion de la Sainte Vierge, dit excellemment : « C'est la volonté
du Pére éternel que Marie soit non seulement immolée avec cette victime innocente, et attachée a la
croix du Sau-veur par les mémes clous qui le percent, mais encore associée a tout le mystére qui s'y
accomplit par sa mort...

« .. Trois choses concourent ensemble au sacrifice de notre Sauveur, et en font la perfection. Il y a,
premiére-ment, les souffrances par lesquelles son humanité est toute brisée; il y a, secondement, la
résignation par la-quelle il se soumet humblement a la volonté de son Pére (en s'offrant a lui); il y a,
troisiemement, la fécondité par laquelle il nous engendre a la grace et nous donne la vie en mourant. |l
souffre comme la victime qui doit étre détruite et froissée de coups; il se soumet comme le prétre qui
doit sacrifier volontairement : voluntarie sacri-ficabo tibi (Ps. LIlI, 8); enfin, il nous engendre en souf-frant,
comme le Pére d'un peuple nouveau qu'il enfante par ses blessures, et voila les trois grandes choses que
le Fils de Dieu achéve en la croix...

« Marie se met auprés de la croix; de quels yeux elle y regarde son Fils tout sanglant, tout couvert de
plaies, et qui n'a plus figure d'homme. Cette vue lui donne la mort; si elle s'approche de cet autel, c'est
qu'elle veut y étre immolée; et c'est 13, en effet, qu'elle sent le coup du glaive tranchant, qui, selon la
prophétie du bon Siméon, devait... ouvrir son coeur maternel par de si cruelles blessures...

« Mais la douleur I'a-t-elle abattue, I'a-t-elle jetée a terre par défaillance ? Au contraire, Stabat juxta
crucem elle est debout auprés de la croix. Non, le glaive qui a percé son cceur n'a pu diminuer ses forces
la constance et I'affliction vont d'un pas égal et elle témoigne par sa contenance qu'elle n'est pas moins
soumise qu'elle est affligée.

« Que reste-t-il donc, chrétiens, sinon que son Fils bien--aimé qui lui voit sentir ses souffrances et imiter
sa rési-gnation, lui communique encore sa fécondité. C'est aussi dans cette pensée qu'il lui donne saint
Jean pour son fils Mulier, ecce filius tuus (Joan., XIX, 26) : « Femme, dit-il, voila votre fils. » O femme, qui
souffrez avec moi, soyez aussi féconde avec moi, soyez la mére de mes enfants, que je vous donne tous
sans réserve en la personne de ce seul disciple; je les enfante par mes douleurs; comme vous en golitez
I'amertume, vous en aurez aussi |'efficace, et votre affliction vous rendra féconde[336]. »

Dans ce méme sermon, Bossuet développe ces trois grandes pensées en montrant que I'amour de Marie
pour son Fils crucifié suffit pour son martyre : « Il ne faut qu'une méme croix pour son Fils bien-aimé et
pour elle »; elle y est clouée par son amour pour lui, qui lui fait ressentir toutes ses souffrances physiques
et morales, plus que les stigmatisés ne les ont ressenties. Sans un secours exceptionnel, elle en serait
morte véritablement.

Une grande douleur est comme une mer en furie, des personnes sont devenues folles de douleur : mais
Jésus a dompté les eaux, et comme il garde la paix sur la croix au milieu de la tempéte, il donne 2 sa
sainte Mére de la garder.



gnfin Marie, qui a enfanté son Fils sans douleur, enfante les chrétiens au milieu des plus grandes
souf-frances. « A quel prix elle les achéte | continue Bossuet. Il faut qu'il lui en codte son Fils unique :
elle ne peut étre Mére des chrétiens, qu'elle ne donne son bien-aimé a la mort 6 fécondité douloureuse
1. C'était la volonté du Pére éternel de faire naitre les enfants adoptifs par la mort du Fils véritable... Il
donne son propre Fils a la mort pour faire naitre les adoptifs. Qui voudrait adopter a ce prix et donner
un fils pour des étrangers ? C'est néan-moins ce qu'a fait le Pére éternel... C'est Jésus qui nous le dit : «
Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique » (Joan.,, Ill, 16).

« (De méme Marie) est I'Eve de la nouvelle alliance, et la Mére commune de tous les fidéles; mais il faut
qu'il lui en codte la mort de son premier-né, il faut qu'elle se joigne au Pére éternel, et qu'ils livrent leur
commun Fils d'un commun accord au supplice. C'est pour cela que la Providence I'a appelée au pied de
la croix; elle y vient immoler son Fils véritable, afin que les hommes vivent... Elle devient Mére des
chrétiens par I'effort d'une affliction sans mesure. » Le chrétien doit s'en souvenir toujours, et il y trouvera
le motif d'un vrai repentir de ses fautes. La régénération de nos dmes a coGité & Notre-Seigneur et a sa
sainte Mére beaucoup plus que nous ne saurions le penser.

On doit dire, pour conclure, que Marie corédemptrice nous a enfantés au pied de la croix par le plus
grand acte de foi, d'espérance et d'amour gqu'elle pouvait faire en un pareil moment.

On peut méme dire que c'est le plus grand acte de foi qui ait jamais existé, car Jésus n'avait pas la foi,
mais la vision béatifique qu'il conservait au Calvaire. En cette heure d'obscurité, qui a été appelée I'heure
des ténébres, lorsque la foi des Apotres eux-mémes parait chanceler, lorsque Jésus semble tout a fait
vaincu et son ceuvre a jamais anéantie, lorsque le ciel parait ne plus répondre a ses supplications, Marie
ne cesse pas un instant de croire que son Fils est le Sauveur de I'humanité et que dans trois jours il
ressuscitera comme il I'a annoncé. Lorsqu'il prononce ses derniéres paroles : Tout est con-sommé, dans
la plénitude de sa foi la Vierge comprend que I'ceuvre du salut est accomplie par la plus doulou-reuse
immolation, que toutes les messes rappelleront jus-qu'a la fin du monde. Jésus, la veille, a institué ce
sacri-fice eucharistique et le sacerdoce chrétien, elle entrevoit le rayonnement indéfini du sacrifice de la
croix. Elle comprend que son Fils agonisant est vraiment « I'Agneau qui efface les péchés du monde »,
qu'il est le vainqueur du péché et du démon et que, dans trois jours, il sera le vainqueur de la mort, suite
du péché. Elle voit I'inter-vention supréme de Dieu I3 ou les plus croyants ne voient que ténébres et
désolation. C'est le plus grand acte de foi assurément qui ait existé en une créature, une foi bien
supérieure a celle des anges, lorsqu'ils étaient en état de voie.

Ce fut aussi pour elle I'acte supréme d'espérance au moment ou tout paraissait désespéré. Elle entendit
tout le sens de la parole dite au bon larron : « Ce soir, tu seras avec moi en paradis » ; le ciel allait s'ouvrir
pour les élus.

Ce fut enfin pour elle le plus grand acte de charité aimer Dieu jusqu'a lui offrir son fils unique et innocent,
au milieu des pires tortures; aimer Dieu par-dessus tout au moment ou, a cause de nos fautes, elle était
frappée par Iui dans son affection la plus profonde et la plus haute, dans I'objet méme de sa légitime
adoration; aimer les ames jusqu'a donner pour elles son propre fils.

Sans doute, les vertus théologales grandirent encore en Marie jusqu'a sa mort, car ces actes de foi,
d'espérance et de charité, loin d'étre interrompus, continuérent en elle comme un état. lls prirent méme,
dans le calme, une plus grande amplitude, comme lorsqu‘un grand fleuve, aprés le bouillonnement des



10

e i i ‘ace
passages les plus difficiles de son parcours, devient de plus en plus puissant et ma-jestueux jusqu

qu'il se jette dans l'océan.

Ce que souligne ici la théologie, c'est qu'en Marie au pied de la croix le sacrifice égale le mérite; I'un et
I'au-tre sont d'une valeur inestimable et leur fécondité dé-passe en cette ligne, sans atteindre cellg du
Christ, tout ce que I'on pourrait dire[337]. Cest ce que les théologiens expriment en disant - M’a e e
satisfait pour nous d'une satisfaction de convenance, fondée sur son immense cha-rité, comme Jésus a

satisfait en stricte justice pour notre salut.

Les saints qui ont été le plus associés aux souffrances du Sauveur ne sont pas entrés autant que Marie
dans les derniéres profondeurs de la Passion. Sainte Catherine de Ricci eut tous les vendredis pendant
douze ans une extase de douleur qui durait vingt-huit heures et pendant la-quelle elle revivait toutes les
souffrances du chemin de la croix. Or les souffrances de sainte Catherine de Ricci et des at'Jtres
stigmatisés n'approchent pas de celles de la Vierge. Tous les déchirements du Coeur de Jésus reten-tirent
dans le cceur de Marie, qui serait morte d'une pareille torture si elle n'avait été surnaturellement
sou-tenue par un secours exceptionnel. Elle est ainsi deve-nue la consolatrice des afligés, car elle a
souffert beau-coup plus qu'eux, la patronne de la bonne mort, et nous ne pouvons certes pas

soupconner combien ses souffrances depuis vingt siécles ont été fécondes.

LA PARTICIPATION DE MARIE COREDEMPTRICE AU SACERDOCE DU CHRIST

Si Marie peut étre dite corédemptrice au sens que nons venons d'expliquer, on ne saurait dire qu'elle
est prétre au sens propre du mot, car elle n'a pas requ le caractére sacerdotal et ne pourrait consacrer
I'Eucharistie ; ni don-ner I'absolution sacramentelle. Mais, comme nous |'a-vons vu en parlant de la
maternité divine, celle-ci est supérieure au sacerdoce des prétres du Christ, en ce sens qu'il est plus
parfait de donner a Notre-Seigneur sa nature humaine que de rendre son corps présent dans
I'Eucharistie. Marie nous a donné le Prétre du sacrifice de la croix, le prétre principal du sacrifice de la

messe et la victime offerte sur nos autels.

Il est plus parfait aussi d'offrir son Fils unique et son Dieu sur la croix, en s'offrant avec lui dans la plus
grande douleur, que de rendre le corps de Notre-Seigneur pré-sent et de I'offrir sur I'autel, comme le

fait le prétre pen-dant le sacrifice de la messe.

Aussi faut-il dire comme I'affirmait récemment un bon théologien qui étudia pendant des années ces
ques-tions[338] : « C'est une conclusion théologique certaine que Marie coopéra, de quelque maniére,
a lacte principal du sacerdoce de Jésus-Christ, en donnant, comme I'exi-geait le plan divin, son
consentement au sacrifice de la croix, tel qu'il a été accompli par Jésus-Christ. » - « A ne considérer que
certains effets immédiats de I'action du prétre comme la consécration eucharistique ou la rémission des
péchés par le sacrement de pénitence, il est vrai que le prétre peut accomplir des actes que Marie, ne
possédant point le pouvoir sacerdotal, n'aurait jamais pu accomplir. Mais, en ceci, il ne s'agit plus de
compa-raison des dignités, mais seulement d'effets particuliers, procédant d'un pouvoir que Marie ne
possédait point, mais qui ne comportent pas une dignité supérieure[339). »

Si elle ne peut étre dite « prétre » au sens propre du mot, du fait qu'elle n'a pas requ le caractére

sacerdotal et n'en peut accomplir les actes, il reste, comme le dit M. Olier, « qu'elle a requ Ia plénitude
de I'esprit du sacer-doce, qui est I'esprit du Christ rédempteur ». C'est pour-quoi on lui donne le titre de



"

corédemptrice, qui, comme celui de Mére de Dieu, surpasse la dignité conférée par le sacerdoce
chrétien[340).

La participation de Marie A Fimmolation et A I'oblation de Jésus prétre et victime ne saurait dtre misux
exprimée que par le Stabat du franciscain Jacopone de Todi (1228--1306)

Cette séquence manifeste d'une fagon singuliérement frappante combien la contemplation surnaturefle
du mys-tére du Christ crucifié est dans la voie normale de la sain-teté. Elle a des formes précises, ardentes
ot splendides pour exprimer la blessure du Coeur du Sauveur et nous montrer l'influence si intime et si
pénétrante de Marie pour nous conduire & lui. Et non seulement la Trés Sainte Vierge nous conduit 3
cette divine intimité, mais, en un sens, elle la fait en nous; c'est ce que nous dit, en ces strophes, 1a
répétition admirable du Fac, qui est I'ex-pression de la priére ardente :

Eia, Mater, fons amoris, O Mére, source d'amour,
Me sentire vim doloris Faites-moi sentir la violence
Fac ut tecum lugeam. De votre douleur, afin que je pleure avec vous.

Fac ut ardeat cor meum, Faites que mon cceur s'embrase
In amando Christum Deum, D'amour pour le Christ Dieu,
Ut sibi complaceam. Afin que je lui plaise.

Fac ut portem Christi mortem, Faites que je porte la mort du Christ,
Passionis fac consortem Faites-moi partager sa Passion
Et plagas recolere. Et vénérer ses saintes plaies.

Fac me plagsis vulnerari, Faites que, blessé de ses blessures,
Fac me cruce inebriari, Je sois enivré de la croix
Et cruore Filii. Et du sang de votre Fils.

Cest la priére de I'sme qui, sous une inspiration spé-ciale, veut connaitre elle aussi spirituellement la
blessure d'amour et étre associée a ces douloureux mystéres de |'adoration réparatrice comme le furent,
auprés de Marie, saint Jean et les saintes femmes sur le Calvaire, et aussi saint Pierre quand il versa
d'abondantes larmes.

Ce sont ces larmes de |'adoration et de la contrition que demande la fin du Stabat

Fac me tecum pie flere Faites-moi avec vous pieusement pleurer,
Crucifixi condolere, Et compatir au Crucifié
Donec ego vixero. Tant que durera ma vie.

Juxta crucem tecum stare, Je veux avec vous me tenir prés de la Croix,
Et me tibi sociare et étre plus intimement associé
In planctu desidero. 4 vos saintes dou-leurs. Ainsi soit-il

Marie a donc exercé sur terre sa médiation universelle, en méritant pour nous d'un mérite de convenance
tout ce que Jésus-Christ nous a mérité en stricte justice, et aussi en offrant pour nous une satisfaction



12

de convenance, fon-dée sur son immense charité, pendant que Notre-Seigneur satisfaisait en justice
pour toutes nos fautes et nous réconciliait avec Dieu. Pour Jésus et pour sa sainte Mére cette med'au'on
universelle exercée pendant leur vie ter-restre est le fondement de celle qu'ils exercent du haut du ciel,

et dont nous devons parler maintenant.



